
KULONGESA – TES (Tecnologia – Educação – Sustentabilidade)                                                   ISSN 2707-353X 

La Memoria Cultural: Reconstrucción del Pasado para Construir el Presente 

 

Escola Superior Politécnica da Lunda Sul, Saurimo, Angola. 125 

 

LA MEMORIA CULTURAL: RECONSTRUCCIÓN DEL PASADO PARA CONSTRUIR 

EL PRESENTE 

Autores: Bárbara Nevenka Jiménez Chimeno 

               Rafaela Macías Reyes 

               Roberto Fernández Naranjo 

E-mail: nevenka@ult.edu.cu, rafaela@ult.edu.cu y robertofn@ult.edu.cu 

Data de recepção: 10/03/2020   Data de aceitação: 23/05/2020 

RESUMEN  

Los estudios acerca de la memoria cultural surgieron desde la antigüedad griega, sin embargo, 

han cobrado auge en el presente por el hecho de que son útiles y necesarios para conocer y 

comprender la cultura pasada de los pueblos, elemento esencial para afirmar las identidades. En 

este trabajo se abordan las diferentes concepciones teóricas relacionadas con la memoria cultural 

a partir de los criterios de diversos autores. El análisis permitió asumir que la memoria cultural es 

un proceso de reconstrucción de los hechos pasados a partir de los recuerdos, los cuales se 

transmiten mediante un proceso de selección, dialéctico y donde se manifiestan los rasgos 

culturales de los individuos en relación con el medio en el cual se desarrollan.  

Palabras-claves: Cultura, Memoria Cultural 

CULTURAL MEMORY: RECONSTRUCTION OF THE PAST TO BUILD THE 

PRESENT 

ABSTRACT 

The studies of cultural memory arose long ago, however, have taken off in this by the fact that 

they are useful and necessary to know and understand the past culture of peoples, essential to 

affirm both identities. In this work is approached different theoretical concept related to cultural 

memory and its place in shaping identities, the basis of the criteria authors such as various 

authors. The analysis allowed to assume that cultural memory is a process of reconstruction of 

past events, which is transmitted through a selection process, dialectical and where cultural traits 

of manifest individuals with respect to the medium in which they grow.  

Keywords: Culture, Cultural Memory 

mailto:nevenka@ult.edu.cu
mailto:rafaela@ult.edu.cu
mailto:robertofn@ult.edu.cu


 

Bárbara Nevenka Jiménez Chimeno, Rafaela Macías Reyes, Roberto Fernández Naranjo 

 

 126 Revista Electrónica KULONGESA – TES (Tecnologia – Educação – Sustentabilidade). Publicação 

trimestral. Vol. II, Nº. 2, Ano 2020, (abril-junho) 

 

Introducción 

El interés por la comprensión y preservación de la memoria cultural, parte de la necesidad de los 

individuos por conservar los componentes identitarios que los identifican y diferencian de los 

demás. A través de la memoria cultural, las personas pueden recordar hechos, eventos y lugares 

que conforman su cultura, su historia e incluso su pasado, presente y futuro. De esta forma, la 

memoria contribuye a establecer una continuidad entre las culturas de las diversas etapas del 

devenir histórico del hombre. 

La memoria cultural, está constituida, además, por el conjunto de significados de los fenómenos y 

hechos reveladores ocurridos en el pasado que encierran normas y valores que identifican a una 

colectividad determinada en el presente. Este es un proceso que realizan los miembros del grupo 

en función de renovar su pasado, para lo cual es necesario apelar a la memoria cultural de los 

individuos y de la colectividad. De esta forma, la memoria cultural constituye un terreno en el 

cual se construyen y enriquecen las identidades e identificaciones, que se consolidan, transforman 

y se preservan a través del tiempo.  

El registro de los recuerdos significativos en la vida de los hombres se perpetúa mediante el 

surgimiento y desarrollo de las diferentes culturas. Asimismo, el diálogo que se establece entre: 

pasado-individuo-cultura, exige una visión abarcadora de esta última, en tanto desde ella se 

desencadenan las relaciones anteriormente mencionadas. Los estudios que abordan estas 

temáticas reconocen en el discurso de la otredad, una condición necesaria para comprender un 

contexto que no se ha vivido.  

De la misma manera que las fuentes orales constituyen depósitos de recuerdos, las publicaciones 

periódicas se convierten en recreaciones descriptivas de los modos de vida, costumbres, 

tradiciones, pensamiento cívico y cultural de una época. Por consiguiente, la memoria escrita a 

través de la prensa plana, se erige como fiel exponente cultural de una sociedad. 

La memoria ayuda al individuo a conformar y mantener vivos los hechos históricos y culturales 

que ha construido en su devenir por la historia y que conforman su identidad cultural. Esta se 

convierte en un proceso mediante el cual un grupo social determinado construye, conserva y 

transmite las representaciones acerca del pasado a través un proceso de selección y consolidación 

de la identidad cultural. 



KULONGESA – TES (Tecnologia – Educação – Sustentabilidade)                                                   ISSN 2707-353X 

La Memoria Cultural: Reconstrucción del Pasado para Construir el Presente 

 

Escola Superior Politécnica da Lunda Sul, Saurimo, Angola. 127 

 

Desarrollo  

Significación de la memoria cultural en la reconstrucción del pasado y el presente 

La memoria cultural, cuyo análisis como proceso de afianzamiento de los valores culturales e 

identitarios constituye el objetivo del presente artículo, ocupa un espacio relevante en estas 

indagaciones al constituir el relato de lo más trascendental que recuerdan los grupos sociales. Es 

precisamente el modo en que se recuerdan estas experiencias y la significación que le atribuyen 

los protagonistas de su época lo que confiere a la memoria una trascendencia especial.  

De ahí que los estudiosos sobre las culturas del pasado tengan en cuenta este recurso para sus 

investigaciones científicas. La memoria cultural de los pueblos se erige como alternativa 

necesaria en los estudios para la comprensión del pasado. 

En su devenir histórico, el hombre ha sentido la necesidad de recordar acontecimientos y lugares 

que conforman su pasado. Este ejercicio de acudir a hechos del pasado se realiza a través de la 

memoria, la cual brinda la posibilidad de conservarlos en el recuerdo individual y colectivo de 

una sociedad, eludiendo los obstáculos del tiempo, los eventos que, con el paso de este último, 

conforman su historia y su identidad. La memoria se convierte así en una vía de comunicación 

intergeneracional de elementos que contribuyen a la concientización de la identidad cultural de 

los pueblos. 

La memoria cultural, cuyo análisis como proceso de afianzamiento de los valores culturales e 

identitarios constituye el objetivo del presente artículo, ocupa un espacio relevante en estas 

indagaciones al constituir el relato de lo más trascendental que recuerdan los grupos sociales. Es 

precisamente el modo en que se recuerdan estas experiencias y la significación que le atribuyen 

los protagonistas de su época lo que confiere a la memoria una trascendencia especial. De ahí que 

los estudiosos sobre las culturas del pasado tengan en cuenta este recurso para sus investigaciones 

científicas. La memoria cultural de los pueblos se erige como alternativa necesaria en los estudios 

para la comprensión del pasado. 

En estos procesos de rescate cultural intervienen complejos factores en la significación, que los 

grupos sociales le adjudican, a los hechos revelados. Es por ello, que el redescubrimiento de los 

sucesos que llegan al presente, está matizado por las significaciones que los individuos y su 

cultura le otorgan. Los estudios que abordan estas temáticas, reconocen en el discurso de la 

otredad, una condición necesaria para comprender un contexto que no se ha vivido.  



 

Bárbara Nevenka Jiménez Chimeno, Rafaela Macías Reyes, Roberto Fernández Naranjo 

 

 128 Revista Electrónica KULONGESA – TES (Tecnologia – Educação – Sustentabilidade). Publicação 

trimestral. Vol. II, Nº. 2, Ano 2020, (abril-junho) 

 

En este aspecto, las lecturas del pasado se realizan a través de la memoria cultural en tanto, las 

objetivaciones que conforman la misma, se comparten desde la colectividad. 

La memoria constituye un mecanismo para la satisfacción del deseo humano de permanencia y de 

trascendencia en el tiempo. La misma retiene en el presente un cúmulo de experiencias y 

vivencias del pasado, y también del conocimiento adquirido y transmitido a través de las 

experiencias de otras personas. A través de la memoria cultural, las personas pueden recordar 

hechos, eventos y lugares que conforman su cultura, su historia e incluso su pasado, presente y 

futuro.  

 Según criterios de (Halbwachs, 1995). “Cuando la memoria de una serie de hechos ya no tiene 

como soporte un grupo-ese (…) que asistió o recibió un relato vivo de los primeros actores y 

espectadores-, (…) entonces el único medio de salvar tales recuerdos es fijarlos por escrito en una 

narración ordenada ya que, si las palabras y los pensamientos mueren, los escritos permanecen.   

Las investigaciones de Pierre Nora iniciaron un camino sin precedentes en la conjunción de los 

términos memoria e historia. Afirma Nora en “Los lugares de la memoria” (Pierre, 2002), que los 

recuerdos están resguardados en el tiempo, pero se rememoran en el espacio físico presente o en 

lugares donde se evoca el pasado. El estudioso mexicano, Jorge Mendoza al respecto acota 

además que: “(…) tanto el tiempo como el espacio, fechas y lugares, son marcos sociales sobre 

los cuales la sociedad construye sus recuerdos.” (Mendoza, 2005).  

Beatriz Sarlo, investigadora española, es por su parte, recrea su debate en torno a la memoria 

desde una reflexión centrada en los márgenes del pasado y que tiene como referente próximo, la 

importancia del “no olvido" en la conformación de las identidades de los sujetos.  

Al analizar las cualidades que otorgan los autores a la memoria cultural, esta no dista mucho de la 

noción de memoria colectiva. Un rasgo definitorio que reafirma el planteamiento anterior es el 

relacionarla con la conformación de la identidad. La memoria cultural es construcción y 

afirmación de la identidad. En tanto que un grupo de personas conserva y cultiva una memoria 

cultural común, este grupo de personas existe. 

Desde una posición análoga, se enfatiza la memoria cultural como un sistema de saberes 

objetivados derivada de la cultura, pero sin ceñirla al patrimonio tangible e intangible, adquirido 

para ser perpetuado, sino otorgándole sentido dialéctico que permita reconstruirla con frecuencia. 



KULONGESA – TES (Tecnologia – Educação – Sustentabilidade)                                                   ISSN 2707-353X 

La Memoria Cultural: Reconstrucción del Pasado para Construir el Presente 

 

Escola Superior Politécnica da Lunda Sul, Saurimo, Angola. 129 

 

La memoria cultural, en efecto, debe ser renovada y sin perder su esencia adaptarse a los nuevos 

códigos sociales y culturales. De no hacerlo así, se corre el riesgo de la memoria se convierta en 

un arma poderosa en manos del poder político dominante que elige a su conveniencia e impone el 

olvido a su provecho, construyendo una especie de híbrido 

Es en la correlación entre memoria e historia, donde la primera se declara como el sistema de 

relaciones sociales que enmarca no sólo, la formación de una estructura colectiva; sino que se 

respalda en las relaciones entre sujeto y experiencia. Por tanto, el sustento de un recuerdo o la 

prerrogativa inmediata de no olvidar, se auxilia de la oralidad como catalizador de las 

mentalidades colectivas y salvaguarda del pasado: 

De modo que la persistencia de un recuerdo, es la resultante de un proceso vivido por el propio 

individuo y en este sentido, el peligro de olvidar no supera estos límites, en la medida que se 

presenta como la condición de permanecer en el presente: 

(…) los individuos que componen el grupo pueden olvidar acontecimientos que se produjeron 

durante su propia existencia; no podrían olvidar un pasado que ha sido anterior a ellos, en el 

sentido en que el individuo olvida los primeros estadios de su propia vida. (…) cuando decimos 

que un pueblo “recuerda”, en realidad decimos primero que un pasado fue activamente 

transmitido a las generaciones y que después ese pasado transmitido se recibió como cargado de 

un sentido propio. (Sarlo, 2005). 

 La memoria colectiva de cualquier grupo humano se construye desde el rescate de aquellos 

hechos que se consideran ejemplares, para dar sentido a la identidad y el destino de ese grupo. Es 

por ello, entendida, como el “movimiento dual de recepción y transmisión, que se continúa 

alternativamente hacia el futuro”. 

Beatriz Sarlo por su parte, recrea su debate en torno a la memoria desde una reflexión centrada en 

los márgenes del pasado y que tiene como referente próximo, la importancia del “no olvido" en la 

conformación de las identidades de los sujetos. Es en la correlación entre memoria e historia, 

donde la primera se declara como el sistema de relaciones sociales que enmarca no sólo, la 

formación de una estructura colectiva; sino que se respalda en las relaciones entre sujeto y 

experiencia. Por tanto, el sustento de un recuerdo o la prerrogativa inmediata de no olvidar, se 

auxilia de la oralidad como catalizador de las mentalidades colectivas y salvaguarda del pasado: 

Las “vistas de pasado” son construcciones. Precisamente porque el tiempo del pasado es 

ineliminable, un perseguidor que esclaviza o libera, su irrupción en el presente es comprensible 



 

Bárbara Nevenka Jiménez Chimeno, Rafaela Macías Reyes, Roberto Fernández Naranjo 

 

 130 Revista Electrónica KULONGESA – TES (Tecnologia – Educação – Sustentabilidade). Publicação 

trimestral. Vol. II, Nº. 2, Ano 2020, (abril-junho) 

 

en la medida en que se lo organice mediante los procedimientos de la narración y, por ellos, de 

una ideología que ponga de manifiesto un continuum significativo e interpretable de tiempo.  

Tanto para Sarlo (2005) como Yerushalmi (2009), la necesidad del recuerdo, guía un discurso 

encaminado a la lógica en la conformación de la memoria colectiva, sostenido en que la magnitud 

del recuerdo se consolida en la imposibilidad de vivir sin olvidar. 

Lo anterior planteado se relaciona con lo que para Pierre Nora constituyen los lugares de 

memoria, donde esa transmisión será consumida a instancias individuales para compartirse a 

niveles colectivos. 

A su vez, posibilita que se reciba con un sentido singular; por lo que los marcos constitutivos de 

la memoria colectiva, se encuentran relacionados con la transmisión de un recuerdo sobre el que 

se erige una serie de interpretaciones y representaciones que adjudican a esta su condición 

dinámica; “(…) un pueblo “olvida” cuando las generación poseedora del pasado no lo transmite a 

la siguiente, o cuando ésta rechaza lo que recibió o cesa de transmitirlo a su vez, un pueblo jamás 

puede “olvidar” lo que antes no recibió“ (Nora, 2002). 

 Estos “lugares de la memoria” según Nora pueden ser textos, tales como pergaminos sagrados, 

crónicas históricas, poesía lírica o épica. También pueden ser monumentos, tales como edificios o 

estatuas, abundantes en signos materiales, señales, símbolos igual que depósitos de experiencia. 

Más aún, la memoria cultural está incorporada a las prácticas repetidas y repetibles. 

Agnes Héller, aborda el concepto desde una perspectiva patrimonial, prioriza al elemento 

identitario como necesidad para el desarrollo de una memoria común en cualquier contexto 

sociocultural: (…) la memoria cultural de primer orden, es la identidad constitutiva de la 

memoria cultural, cuando en la realización de ceremonias o ritos, en la fecha exacta en un lugar 

exacto, el pasado es constantemente convertido en presente. (Héller ,2009). 

Dichos marcos sociales se concretan fundamentalmente en el tiempo y el espacio. Esto 

fundamenta que cada uno de los acontecimientos que un grupo social recuerda se presenten no 

como hechos aislados, fuera del tiempo y el espacio, sino como sucesos que se recuerdan 

precisamente por su contexto, las condiciones que lo hicieron propicio, las personas que en él se 

relacionaron y el espacio en que tuvo lugar.  

Joel Candau en su texto Antropología de la memoria ofrece la noción del olvido como un 

indicador de la identidad de los pueblos: “Lo único que los miembros de un grupo o de una 



KULONGESA – TES (Tecnologia – Educação – Sustentabilidade)                                                   ISSN 2707-353X 

La Memoria Cultural: Reconstrucción del Pasado para Construir el Presente 

 

Escola Superior Politécnica da Lunda Sul, Saurimo, Angola. 131 

 

sociedad comparten realmente es lo que olvidaron de su pasado en común.” (Candau, 2002). De 

ahí que Candau asuma que “esta noción de marcos sociales de la memoria es mucho más 

convincente que la de memoria colectiva” (Candau, 2002) 

Jaques Le Goff, en su texto “El orden de la memoria” hace referencia a la relación entre cultura, 

memoria y la capacidad de ejercer un olvido selectivo, al afirmar que:  

La memoria colectiva constituye un juego social entre lo que se recuerda y el olvido, en el cual la 

cultura se convierte en un poderoso filtro por el cual pasan todos los hechos que una persona 

recuerda, los cuales están influenciados por la visión personal y cultural del mundo, es algo 

creado por su cultura. (Le Goff, 1991) 

La memoria ayuda al individuo a conformar y mantener vivos los hechos históricos y culturales 

que ha construido en su devenir por la historia y que conforman su identidad cultural. Esta se 

convierte en un proceso mediante el cual un grupo social determinado construye, conserva y 

transmite las representaciones acerca del pasado a través un proceso de selección y consolidación 

de la identidad cultural.  

El propósito de apoderarse de la memoria o de recurrir a su olvido ha cobrado vigencia en la 

sociedad actual y constituye una preocupación de las clases, de los grupos y de los individuos. 

Los recuerdos y la amnesia de la memoria histórica son reveladores de los mecanismos de 

manipulación en la memoria colectiva de diferentes comunidades y naciones. A tal efecto, Yosef 

Yerushalmi esboza la relación dialéctica de los elementos constitutivos de la memoria histórica:  

(…) cuando decimos que un pueblo “recuerda”, en realidad decimos primero que un pasado fue 

activamente transmitido a las generaciones contemporáneas a través de lo que en 

otro lugar llamé “los canales y receptáculos de la memoria” (Yerushalmi ,2009) 

Yerushalmi, en sus Reflexiones sobre el olvido, también sostiene que la memoria colectiva de 

cualquier grupo humano se construye desde el rescate de aquellos hechos que se consideran 

ejemplares, para dar sentido a la identidad y el destino de ese grupo. Es por ello, entendida, como 

el “movimiento dual de recepción y transmisión, que se continúa alternativamente hacia el 

futuro”. 

Todos los elementos característicos de un grupo que los define y los diferencia a la vez constituye 

parte de su identidad y de su cultura, al sentir iguales a las demás personas del grupo; referido a 

características culturales, significados, así como formas de hacer, pensar y actuar. Existe una 

estrecha relación entre cultura, identidad y memoria cultural, pues la cultura determina los rasgos 



 

Bárbara Nevenka Jiménez Chimeno, Rafaela Macías Reyes, Roberto Fernández Naranjo 

 

 132 Revista Electrónica KULONGESA – TES (Tecnologia – Educação – Sustentabilidade). Publicação 

trimestral. Vol. II, Nº. 2, Ano 2020, (abril-junho) 

 

de la identidad y estos conforman la memoria cultural heredada del pasado.  

Según consideraciones de la investigadora Yarima Hernández Pérez:  

Queda establecida por las interpretaciones individuales que proveen de significados los 

acontecimientos del pasado y que, desde los marcos del grupo social, se erigen de manera 

colectivizada. Implica, la resignificación que tienen los sucesos que pertenecieron a otras 

generaciones, pero que se establecen en el presente, tanto en las creaciones materiales como 

espirituales del ser humano. (Hernández, 2010).  

Desde una posición análoga, se enfatiza la memoria cultural como un sistema de saberes 

objetivados derivada de la cultura, pero sin ceñirla al patrimonio tangible e intangible, adquirido 

para ser perpetuado, sino otorgándole sentido dialéctico que permita reconstruirla con frecuencia. 

La memoria cultural, en efecto, debe ser renovada y sin perder su esencia adaptarse a los nuevos 

códigos sociales y culturales. De no hacerlo así, se corre el riesgo de la memoria se convierta en 

un arma poderosa en manos del poder político dominante que elige a su conveniencia e impone el 

olvido a su provecho, construyendo una especie de híbrido.   

La memoria cultural o memoria social, como prefieren llamarla algunos estudiosos del tema, es 

utilizada con flexibilidad en función de los intereses de grupo o círculos de poder. Algunas veces 

se prefiere olvidar u ocultar tras el silencio impuesto o voluntario; en otras ocasiones, es 

conveniente el recuerdo en aras de mostrar experiencias traumáticas para evitar su repetición, 

aunque no basta con recordar el pasado para que no se repita. Esta cuestión ha sido llevada y 

traída a partir de las últimas décadas del siglo XX en la Comunidad Europea, con preferencia en 

Francia, Alemania y España, así como en los países del cono sur americano.  

De tal manera, surgieron organizaciones en estos países para esclarecer el pasado de las 

dictaduras militares a partir de acciones gubernamentales o sociales que posibiliten saldar la 

deuda con las nuevas generaciones.  

Si bien Halbwachs había planteado que el significado de lo memorizado se mide a través de la 

cultura, es en el siglo XXI, que se han abierto nuevos horizontes para las Ciencias Sociales 

respecto a la conceptualización de memoria cultural. Aun cuando en el siglo XIX la memoria 

todavía subsiste en la esfera social, y se utiliza como forma de subsistencia, por ejemplo, en 

relatos orales, al decir del maestro en psicología social de la Universidad Nacional Autónoma de 

México (UNAM) Jorge Mendoza: 



KULONGESA – TES (Tecnologia – Educação – Sustentabilidade)                                                   ISSN 2707-353X 

La Memoria Cultural: Reconstrucción del Pasado para Construir el Presente 

 

Escola Superior Politécnica da Lunda Sul, Saurimo, Angola. 133 

 

Esta visión de la memoria, a fines de esta centuria, se encuentra algo alejada de la 

academia, pues la ciencia ya se aderezaba con un discurso y una práctica más positivista, 

desdeñando nociones y conceptos ambiguos desplazándolos al terreno de la cultura, y 

proponiendo formas más tendientes a la medición y la precisión que en el siglo XX serán 

dominantes. (Mendoza, 2005, p.4) 

Mediante la restitución del pasado cultural se patentizan las relaciones en el presente como 

plantea Hernández, lo que está dado por las interrelaciones individuales y colectivas que tienen 

lugar en la vida social. Se coincide con esta autora en que “es en esa urdimbre de memorias, 

recuerdos, experiencias, conocimientos creados y adquiridos, tiempo pasado y presente, donde se 

representan los indicadores culturales del panorama cultural de las ciudades”. 

 Lo que sirve de referencia para delimitar los indicadores para realizar un estudio de panorama 

cultural. En relación a la memoria cultural Niurma Pérez Zerpa plantea: 

[…] la memoria cultural es el relato que los miembros de un grupo social comparten sobre su 

pasado y en el que los marcos sociales adquieren una dimensión significativa. Es construcción y 

afirmación de identidad. Esta puede encontrarse en crónicas históricas, documentos de época, 

monumentos, edificios y lugares conmemorativos (Pérez, 2010).  

Pérez y Hernández concuerdan en que la memoria cultural es un relato del pasado cultural de una 

sociedad, el cual se desarrolla dentro de los marcos sociales. Esto permite la construcción de su 

identidad que se manifiesta en sus objetivaciones y la significación de estas para los miembros 

del grupo. Como afirma Pérez los documentos históricos y de archivo son importantes para los 

estudios de memoria cultural, pues facilitan una información fiel de la realidad de épocas 

pasadas. Este relato del pasado de un grupo social contribuye a conformar su identidad y cultura 

por elementos que se heredan. 

En relación con lo anteriormente expuesto, la memoria cultural desempeña un papel significativo 

en la conformación y consolidación de la identidad cultural de los individuos y los pueblos, pues 

como expresó Mendoza (2005): “hay que saber qué hay en la raíz, en el comienzo, para averiguar 

así si hemos desviado el camino, y entonces sabernos conducir” y concluye “Cuando se olvida el 

pasado el único futuro que queda es el olvido, y el olvido es la única muerte que mata de verdad”. 

En este sentido, los pueblos deben luchar para que no se asiente el olvido, que la memoria afirme 

la cultura y transite por la identidad de un pueblo. 



 

Bárbara Nevenka Jiménez Chimeno, Rafaela Macías Reyes, Roberto Fernández Naranjo 

 

 134 Revista Electrónica KULONGESA – TES (Tecnologia – Educação – Sustentabilidade). Publicação 

trimestral. Vol. II, Nº. 2, Ano 2020, (abril-junho) 

 

La memoria cultural es un proceso selectivo y dialéctico. Queda establecida por las 

interpretaciones individuales que proveen de significados los acontecimientos del pasado y que, 

desde los marcos del grupo social, se erigen de manera colectivizada. Implica, la resignificación 

que tienen los sucesos que pertenecieron a otras generaciones, pero que se establecen en el 

presente, tanto en las creaciones materiales como espirituales del ser humano. A su vez, 

proporciona a la sociedad un sentido de continuidad con un período histórico precedente, que es 

necesario, para explicar el presente. Patentiza las interrelaciones de carácter colectivo desde las 

diferentes escenas de la vida social. Es en esa urdimbre de memorias, recuerdos, experiencias, 

conocimientos creados y adquiridos, tiempo pasado y presente, donde se representan los 

indicadores culturales del panorama cultural de las ciudades. 

Conclusiones 

La relación entre la cultura, la memoria histórica y la memoria cultural se torna evidente teniendo 

en cuenta las consideraciones anteriores analizadas acerca los términos de cultura, memoria 

histórica y memoria cultural, los cuales permiten declarar la simbiosis que se establecen entre 

estos términos y los componentes que conforman el panorama cultural. Desde el fundamento 

epistemológico de la cultura, confluyen los valores compartidos de las identidades culturales de 

los pueblos y, por tanto, de sus individuos, quienes a su vez forman parte de su historia y su 

pasado. Es, desde las relaciones que se establecen entre hombre-cultura-sociedad, que se 

materializan las lecturas del pasado histórico y cultural, por medio de los rasgos que conforman 

el panorama cultural de las ciudades. 

La representación en el presente de un acontecimiento que pervive en el recuerdo de quienes lo 

vivieron o conservan, lidera la concepción de memoria colectiva, de manera que su construcción 

se presenta como una operación cultural que se funda sobre valores. El pasado se convierte en 

cantera para la recuperación de materiales y experiencias ordenadas como relato que encarnan a 

la vez que buscan instituir un recuerdo ejemplar para un grupo. 

La memoria cultural o memoria social, como prefieren llamarla algunos estudiosos del tema, es 

utilizada con flexibilidad en función de los intereses de grupo o círculos de poder. Algunas veces 

se prefiere olvidar u ocultar tras el silencio impuesto o voluntario; en otras ocasiones, es 

conveniente el recuerdo en aras de mostrar experiencias 



KULONGESA – TES (Tecnologia – Educação – Sustentabilidade)                                                   ISSN 2707-353X 

La Memoria Cultural: Reconstrucción del Pasado para Construir el Presente 

 

Escola Superior Politécnica da Lunda Sul, Saurimo, Angola. 135 

 

Referencias Bibliográficas 

Candau, Joel (2002), Antropología de la memoria, Buenos Aires: Nueva Visión. 

Halbwachs, Maurice (1995): “Memoria colectiva y memoria histórica”. (Traducción de un 

fragmento del capítulo II de La mémoire collective, París, 1968), en Revista Reis, No.69, pp.209-

219. Disponible en http://www.reis.cis.es/reisweb/pdf/reis_069_12.pdf 

Héller, Agnes (2009): “Memoria cultural, identidad y sociedad civil”, en Indaga, pp.5–17. 

Disponible en http://www.ygnazr.com/agnesheller.pdf 

Hernández Pérez, Yarima Elena (2010): Panorama Cultural de Victoria de Las Tunas en el 

período de 1930- 1935. Tesis en opción al título de Máster en Desarrollo Cultural Comunitario, 

Las Tunas. 

Le Goff, Jacques (1991): El orden de la memoria. El tiempo como imaginario. Ediciones Paidós, 

Barcelona. 

Mendoza García, Jorge (2005): “Exordio a la memoria colectiva y el olvido social”, en Athenea 

digital, No.8, pp.1-26. Disponible en http://antalya.uab.es/athenea/num8/mendoza.pdf 

Pérez Zerpas, Niurma (2010). Panorama cultural de Victoria de Las Tunas en el período de 1900- 

1925. Tesis en opción al título de master en Desarrollo Cultural Comunitario. Las Tunas  

Pierre Nora (2002). Los lugares de la memoria http://www.trilce.com.uy/pierre-nora-en-les-

lieuxde-memoire.html, Consultado en mayo de 2019 

Sarlo, Beatriz (2005): “Tiempo pasado. Cultura de la memoria y giro subjetivo”. Siglo XXI 

Editores Argentina Disponible en 

http://www.clarin.com/suplementos/libros/2006/03/10/tiempopas.pdf  

Yerushalmi, Yosef (2009): “Reflexiones sobre el olvido”, Editorial Nueva Visión, Buenos Aires. 

Disponible en http://www.cholonautas.edu.pe/modulo/upload/Yerushalmi.pdf 

Síntesis Curricular de los Autores 

MSc. Bárbara Nevenka Jiménez Chimeno. Profesora Asistente de la Universidad de Las 

Tunas, Licenciada en Estudios Socioculturales, Máster en Ciencias en Desarrollo Cultural 

Comunitario. Ha publicado diversos artículos en Cuba y el extranjero. Ha impartido postgrados y 

actualmente se desempeña como profesora en el departamento de Actividades Extracurriculares 

con 6 años de experiencia en la Educación Superior. 

Dr.C. Rafaela Macías Reyes. Profesor titular y de mérito de la Universidad de Las Tunas. 

Doctora en Ciencias Filosóficas, coordinadora de la Maestría en Desarrollo Cultural Comunitario, 

Presidenta del Consejo provincial de Ciencias Sociales. Ha realizados investigaciones 

culturológicas y antropológicas. Posee más de 30 años de experiencia en la Educación Superior.  

Dr.C. Roberto Fernández Naranjo. Profesor titular de la Universidad de Las Tunas, Licenciado 

en Marxismo e Historia, Máster en Historia y Cultura y Doctor en Ciencias Pedagógicas. Ha 

publicado diversos artículos e impartido cursos en Cuba y el extranjero. Ha impartido postgrados 

y actualmente se desempeña como Director del Centro de Estudios de Pedagógicos con más de 

20 años en la Educación Superior. 

http://www.reis.cis.es/REISWeb/PDF/REIS_069_12.PDF
http://antalya.uab.es/athenea/num8/mendoza.pdf
http://www.trilce.com.uy/pierre-nora-en-les-lieuxde-memoire.html
http://www.trilce.com.uy/pierre-nora-en-les-lieuxde-memoire.html
http://www.clarin.com/suplementos/libros/2006/03/10/tiempopas.pdf
http://www.cholonautas.edu.pe/modulo/upload/Yerushalmi.pdf



